

حفظ دستاوردهای آن است. در اینجا برای معرفی آثار علمی و عملی ایشان گامی کوچک برداشتهایم. امیدواریم این راه در تعریف چهرههای شاخص علم و حکمت ادامه یابد و قبل از فقدان این گنجینههای ذیقیمت، شکر آنها بجا آورده شود. بهترین مصداق شکرگزاری این نعمتها در یک وجه همین امر است که آنان را به جوامع علمی و دینی معرفی کنیم. زندگینامه، آثار استاد در شاخههای مختلف آن، مقایسهٔ تفسیر تسنیم و المیزان و فعالیتهای سیاسی – اجتماعی استاد از مهم ترین مباحث طرح شده در این مقاله هستند.

**کلیدواژهها:** علوم قرآن، آثار علمی، تسنیم

زندگینامه و فعالیتهــــای اجتماعی و علمی اسـتاد

# زندگینامهٔ آیتالله جوادی آملی «دام عزه»

آیت الله شیخ عبدالله جوادی آملی در سال ۱۳۱۲ ه.ش در شهر آمل به دنیا آمد. پدرش مرحوم میرزا ابوالحسن جوادی از عالمان و واعظان روحانیون و مبلغان احکام الهی آنجا بودند. جد ایشان مرحوم ملا فتحالله آملی از روحانیون برجسته و مبلغ احکام الهی و شریعت اسلامی و ناشر آثار اهل البیت(ع) بود. ایشان به ذکر احکام و مناقب آن بزرگواران می پرداخت و مدتی در خفقان حکومت پهلوی ممنوع المنبر شد. پس از پایان دروس دورهٔ ابتدایی، از آنجا که شخصیت و آثار و آرای علوم قر آنی استاد علامه حضرت آیتالله جوادی آملی

خورشيدىكەدر

**حسن فیروزنیا** دبیر دینی و قرآن کرج استان البرز

#### اشاره

حوزة علمية قمم درخشد

ایـن مقالـه در پـی معرفـی یکـی از ذخایر بـزرگ انقـلاب اسـلامی و جامعـهٔ علمـی و حـوزوی است. ایشـان عمـری را در راه کسـب علم و حکمـت و معرفت صـرف کرده است. بی تردیـد یکـی از پایههای سـترگ و مسـتحکم انقلاب اسـلامی و حوزه و دانشگاه است. آیـتالله العظمـی عبـدالله جـوادی آملـی، یکـی از عالمـان و عارفـان بیادعـا در عصـر کنونی اسـت. زندگی ایشـان مملو از ایسـتادگیها و تلاشهـا بـرای بـه ثمـر نشـاندن حرکـت عظیـم انقـلاب اسـلامی و

خانوادهٔ ایشان علاقهٔ خاصی به روحانیت داشتند، تصمیم گرفتند ایشان را از طلاب مسجد جامع آمل گردانند. به همین منظور، در سال ۱۳۲۵ شوق آموختن معارف اسلامی و علوم الهی، وی را به حوزهٔ علمیهٔ آمل کشاند. در این حوزه ادبیات، شرح لمعه، قوانین، شرایع، امالی شیخ صدوق و… را از محضر استادانی چون آیتالله صدوق و… را از محضر استادانی چون آیتالله فرسیو، آیتالله غروی، شیخ عزیزالله طبرسی، آقاضیاء آملی، شیخ احمد اعتمادی، شیخ ابوالقاسم رجایی، شیخ شعبان نوری و پدرش میرزا ابوالحسن جوادی آموخت.

استاد در حوزهٔ علمیهٔ مسجد جامع آمل کتابهای جامعالمقدمات سیوطی، حاشیهٔ حاجی، مطول و مقداری از کتاب شرح لمعه را نزد مرحوم پدرش، **آقای اشراقی، آقای اعتمادی** و دیگر استادان آموخت و بخشی از کتاب قوانین را نزد آقاضیاء آملی و آقای غروی فرا گرفت. شرح لمعه را نزد حجتالاسلام میرزا رضا روحی (پدر خانمش) و شیخ عزیزالله طبرسی و… امالی شیخ صدوق و حفظ قرآن و تفسیر را در روزهای تعطیل نزد آقاضیاء آملی فرا گرفت.

## تحصيل در حوزهٔ علميهٔ تهران

استاد در سال ۱۳۲۹ به تهران آمد و با رآهنمایی آیتالله شیخ محمدتقی آملی تحصیلات خود را در مدرسهٔ مروی تهران ادامه داد. در آنجا رسائل و مکاسب را از محضر استادان شیخ اسماعیل مکمدرضا محقق فرا گرفت و از درس هیئت، طبیعیات اشارات، بخشهایی از اسفار و شرح منظومهٔ آیتالله شعرانی بهره برد.

همچنین، در درس تفسیر قرآن، بخشی از شرح منظومه، بخش الهیات و عرفان اشارات و بحث نفس اسفار آیتالله الهی قمشهای شرکت کرد. شرح فصوصالحکم را از محضر آیتالله فاضل تونی و درس خارج فقه و اصول را از محضر آیتالله محمدتقی آملی تلمذ کرد.

## ورود به حوزهٔ علمیهٔ قم

در سال ۱۳۳۶ با تشویق آیتالله محمد تقی آملی برای تکمیل تحصیلات وارد حوزهٔ علمیهٔ قم شد و از استادان بزرگی بهرهمند شد. خود

استاد چنین مینویسد:

«در حـوزهٔ علمیـهٔ قـم نیـز توفیـق یارمان شـد و توانسـتیم محضـر بـزرگان علمـا و اسـتوانههای مهـم علـم و تقـوا را درک کنیم و به حوزهٔ درسـی آنهـا راه یابیم.»

استاد در حوزهٔ علمیه مدتی از درس خارج فقه آيتالله العظمي بروجردي استفاده كرد و بیـش از ۱۲ سـال در درس خـارج فقـه آیـتالله محقق داماد و حدود هفت سال در درس خارج اصول امام خميني(ره) حضور يافت. همچنين، حـدود پنـج سـال در درس خـارج آيـتالله ميرزا هاشم آملي شركت كرد. اما بەدليل علاقة وافر به علوم عقلی و قرآنی، از همان ابتدای ورود به حوزهٔ قم، رابطهٔ علمی خود را با فیلسوف و مفسر بزرگ قرآن، آيتالله طباطبايي، آغاز كرد. اين ارتباط تا أخرين لحظات عمر أن عالم بزرگ ادامه یافت. برخی از دروسی که از محضر ایشان آموخت، عبارتاند از بخشهای سفر نفس کتاب اسفار و معاد آن (درس خارج اسفار)، الهيات و برهان شفا، تمهيدالقواعد، علم حديث، تفسير قرآن كريم، شرح اشعار حافظ، تطبيق فلسفة شرق و غرب و بررسي فلسفه های مادی و مارکسیسم.

## جایگاہ علمی استاد

باً توجه به اینکه زندگی علمی استاد براساس اعتقاد و ایمان بر حکمت بنا شده است، ایشان تمامی علومی را که طی سالیان طولانی آموختهاند، زمینهای برای حرکت جوهری در نفس و حقیقت خود ساختند و به آنچه دانا شدند، دارا شدند و به تعبیر خود ایشان از گوش به آغوش کشاندند و نهتنها در تدریس، تألیف و تصنیف عالی ترین متون فلسفی مرفانی، بلکه در طرح قویم ترین مباحث تفسیری، توفیقات فراوانی یافتند.

استاد پس از اتمام تحصیلات، فعالیتهایش را بر تدریس و نشر معارف الهی متمر کز کرد و در سطوح و دورههای گوناگون از جمله شرح اشارات، شرح تجرید، شرح منظومه، شواهدالربوبیه، التحصیل، شفا، دورهٔ کامل اسفار، تمهیدالقواعد، شرح فصوصالحکم، مصباحالانس، درس خارج فقه، تفسیر موضوعی و ترتیبی قرآن کریم و… تدریس کرد.



۵





#### فعاليتهاي اجتماعي استاد

از جملهٔ مهمترین فعالیتهای ایشان در این بعد می توان به تبلیغ اندیشههای امام خمینی (ره)، تقویت بنیهٔ اعتقادی مردم و حضور در مبارزات مردم آمل، عضویت در دستگاه قضایی، مجلس خبرگان رهبری و… اشاره کرد. در سالهای پیش از پیروزی انقلاب اسلامی به شـكل بنياديـن بـهكار فرهنگـي و تقويت بنيهٔ اعتقادی مردم می پرداخت و در جلسات مذهبی عمومی و کلاسها، اندیشههای امام خمینی(ره) را بیان می کرد. با ذکر نام و فتواهای امام به تبليغ مرجعيت ايشان مي پرداخت و اعلاميه ها و سخنان روشـنگر امـام را بـه گـوش مـردم میرساند. این فعالیتها حساسیت رژیم را برانگیخت و ایشان بارها به ساواک و کلانتری احضار و ممنوع المنبر شد. در آستانهٔ پیروزی انقلاب اسلامی نیز با تعطیل درسهای حوزه به أمل رفت و رهبری مردم را در مبارزه با رژیم طاغوت بر عهده گرفت. در اثر هدایتها و تلاش های ایشان، مردم آمل موفق شدند مأموران رژیم را به تسلیم وادارند و خود تأمین امنیت و حفظ نظام شهر را عهدهدار شدند. پـس از پيـروزى انقـلاب اسـلامى، مسـئوليت دادگاه انقلاب و حاکمیت شرع آمل از سوی امام خمینی(ره) به ایشان واگذار شد و ایشان ضمن تدریس نظام قضایی اسلام برای طلاب و روحانیون، در جهت تثبیت و تحکیم ارکان نظام نوپای جمهوری اسلامی ایران همت گماشت

و پس از آن در سالهای ۱۳۵۸ و ۱۳۵۹ به عضویت شورای عالی قضایی درآمد و به تهیه و تدوین لوایح قضایی اسلامی و آموزش آن به قضات پرداخت. همچنین، ایشان یکی از اعضای فعال مجلس خبرگان رهبری بود. استاد چند سال متوالی منصب امامت جمعه قم را بر عهده داشت که تا آبان ماه سال ۱۳۸۸ به انجام این وظیفهٔ بزرگ ادامه داد، ولی بهدلیل کهولت سن و ضعف جسمانی و فزونی کارهای نیمه تمامی مانند تفسیر تسنیم، از امامت جمعه خداحافظی کرد.

## سفرهای خارجی استاد

پس از پیروزی انقلاب اسلامی، به دستور رهبر کبیر انقلاب حضرت امام خمینی(ره) و نیز مقام معظم رهبری (دامظلهالعالی) سه سفر تبلیغاتی برونمرزی داشت:

دی ماه ۱۳٦۷ برای تسلیم و تعلیم پیام تاریخی امام خمینی(ره) به رهبر وقت اتحاد جماهیر شوروی، آقای **گورباچف**، عازم مسکو شد.

در مرداد ۱۳٦۹ به چند کشور اروپایی از جمله آلمان، فرانسه، انگلستان و ایتالیا سفر کرد که در آنها ضمن دیدار با شخصیتها و گروهها و انجمنهای مذهبی و غیرمذهبی، به تبیین مبانی اسلام پرداخت.

در شهریور ماه ۱۳۷۹ برای شرکت در نشست هزارهٔ ادیان، به مقر سازمان ملل در نیویورک رفت و به قرائت و شرح پیام رهبر انقلاب، حضرت آیتالله خامنهای، پرداخت. در حاشیهٔ این نشست، با برخی از رهبران و پیروان ادیان و مذاهب دیدار و تبادلنظر و برخی مبانی اسلام را برای آنان باز گو کرد.<sup>۱</sup>

## آثار علمی استاد

استاد علامه، در طول حیات پربرکت خویش، جهت شناساندن حقایق ناب اسلامی در زمینههای گوناگون، آثار ارزشمندی که برگرفته از عمق تفکر و زبردستی خود در معارف عالیه اسلام میباشد، را ارائه کردهاند. مهمترین آثار ایشان در چند شاخه تقسیم شده که اهم آنها عبارت است از تفسیر، حکمت، فقه، معارف الهی و مانند آن.<sup>۲</sup> اینک به شرح مختصری از عناوین این آثار

ایت به سرح محتصری از عناوین ایت ایار می پردازیم که مؤسسهٔ اسرا چاپ و منتشر کرده است: از جملهٔ مهمترين فعاليتهاي ایشان می توان به تبليغ اندیشههای امام خمینی(رہ)، تقويت بنية اعتقادي مردم و حضور در مبارزات مردم امل، عضویت در دستگاه قضایی،مجلس خبرگان رهبری \_\_\_ اشارہ کرد

#### تفسير

آثار استاد در این زمینه به دو بخش تقسیم می شود: تفسیر ترتیبی و تفسیر موضوعی. تفسیر ترتیبی از آغاز قرآن کریم شروع شده و تاکنون چهل مجلد آن، از سورهٔ حمد تا سورهٔ یوسف و تا آیهٔ چهل و نهم، به زیور طبع آراسته شده است. تفسیر موضوعی با عنوانهایی از جمله قرآن در قرآن، توحید در قرآن، وحی و نبوت در قرآن، معاد در قرآن، سیرهٔ پیامبران در اخلاق در قرآن و مراحل آن، فطرت در قرآن، معرفت شناسی در قرآن، صورت و سیرت انسان در قرآن، و یات حقیقی انسان در قرآن و هدایت در قرآن و سیر

## حكمت و كلام

در این از آثار ارزشمندی با عنوان «رحیق مختوم» در چند بخش به شرح حکمت متعالیه پرداختهاند. همچنین، عناوینی چون فلسفۀ صدرا، فلسفۀ حقوق بشر، فلسفۀ تبیین براهین اثبات خدا، فلسفۀ علی بن موسیالرضا(ع) و الفلسفةالالهیه، فلسفۀ زیارت، فلسفۀ حق و تکلیف در اسلام، فلسفۀ منزلت عقل در هندسه معرفت دینی، فلسفۀ شمسالوحی تبریزی (سیرۀ عملی آیتالله طباطبایی) را به جامعهٔ علمی عرضه کرد.

#### عترت

در آین خصوص نیز آثاری چون «دب فنای مقربان در نه جلد، عصارهٔ خلقت (دربارهٔ امام زمان(عج)) حماسه و عرفان (به فارسی و عربی)، گنجور عشق، مراثی اهل البیت علیهم السلام، ولایت در آیهٔ تطهیر، قرآن در کلام امام علی(ع)، وحدت جوامع در نهج البلاغه، علی(ع) مظهر اسمای حسنای الهی، دنیا شناسی و دنیا گرایی در نهج البلاغه، شکوفایی عقل در پرتو نهضت عارفانهٔ امام علی(ع)، حکمت نظری و عملی در نهج البلاغه، شمیم ولایت، ولایت در قرآن (دربارهٔ علی(ع)) و نسیم اندیشه از خود به یادگار گذاشته است.

### فقه

دربـارهٔ فقه آثاری از جملـه کتابالخمس، درس خـارج فقـه، کتابالحـج (جلـد ۱ و جلـد ۲) و اســتفتائات ارائـه فرمودهانـد.

# كلام

در این مورد، آثاری چون کلام جدید - انتظار بشر از دین، کلام جدید -نسبت دین و دنیا (بررسی و نقد نظریهٔ سکولاریسم)، کلام جدید - دینشناسی، شریعت در آینهٔ معرفت، کلام قدیم -ولایت فقیه (ولایت و فقاهت و عدالت) به زیور طبع آراسته شدهاند.

## حقوق اجتماعى

شـامل سـروش هداًيـت (در سـه مجلد) سرچشـمهٔ اندیشـه (در پنـج مجلـد)، مهر اسـتاد، بنیان مرصـوص امـام خمینی(ره)

# معارف الهي

آشاری از جملّـــــه رازهـای نماز، صهبـای حـج، جرعـهای از صهبـای حـج،

اسرارالصلاة، على بن موسى الرضارع) و القرآن الحكيم، حكمت عبادات، قرآن حكيم از منظر امام رضا(ع)، زن در آينهٔ جلال و جمال، و نزاهت قرآن از تحريف به يادگار گذاشتهاند.

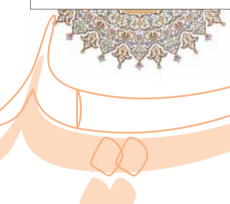
# سـرِّ نامگـذاری تفسـیر ترتیبـی «تسـنیم»

نام این تفسیر بر گرفته از کلام خداست. «و مزاجه من تسنیم»<sup>۲</sup> (مطففین/ ۸۳/ ۲۷) و حضرت رسول(ص) است که آن را والاترین شراب طهوری می شناساند که خود و خاندان پاکش از آن می نوشند:

«هو أشرف فى الجنة يشربه محمد و آل محمد و هم المقربون السابقون رسول الله (ص) و على بن ابى طالب و الائمة و فاطمة و خديجة صلوات الله عليهم و ذريتهم...» (بحار / جلد ٨: ١٥٠) و ساقى آن ذات اقدس الهى است «و سقاهم ربهم شراباً طهوراً» (انسان/ ٢٦/ ٢١) كه ساغر آن حقيقت نفيس معرفت و محبت به اوست: «ان الابرابر لفى نعيم... يسقون من رحيق مختوم و ختامه مسكّ و فى ذلك فليتنافس المتنافسون و مزاجه من تسنيم عيناً يشرب بها المقربون» (مطففين/

چون آدمیان در سیر و سلوک خویش متفاوتاند، بهرههای بهشتی آنان نیز گوناگون است. برخی همانند ایرار از شراب گوارای «رحیق مختوم» سیراب میشوند که مهر مشکین صیانت از باطل بر آن نهاده شده و از گزند هر نوع آلودگی منزه است و بهرهٔ مقربان،





آثاری چون کلام جدید \_ انتظار بشر از دین، کلام دین و دنیا (بررسی و نقد نظریهٔ کلام جدید \_ شریعت در آینهٔ معرفت، کلام قدیم معرفت، کلام قدیم (ولایت و فقاهت و عدالت) به زیور طبع آراسته





شراب چشمهٔ تسنیم است که قراح محض و صراحی ناب است. استاد در اینباره فرمودهاند: آنچه در بهشت یافت میشود، اعم از نوشیدنی و خوراکی، از قذارتهای زیانبار مصون است. لیکن خلوص، صفا و ناب بودن مراتبی دارد و مؤمنان در دنیا به آنها موفق شدهاند و چون عقاید و اخلاق و اعمال اهل بیت (علیهمالسلام) از هر نظر خالص است، آنان از چشمهٔ تسنیم برخوردارند که مقداری از آن در شراب ابرار و اصحاب یمین ممزوج میشود (تسنیم، ج ۱: ۵۵۱).

دهاق تسنيم جام مالامال پياپى شراب خالص توحيد و وحدت ناب است و آن را از ساقى جواد خواستن و از ولاى الوهى مست شدن گواراست. «اللهم اسقنى من الرحيق المختوم الذى ختامه مسك و فى ذلك فلينافس المتنافسون اللهم اسقنى من تسنيم عيناً يشرب بها المقربون» (همان، ۲۸ و ۲۹)

## جایگاه تفسیر المیزان در تفسیر «تسنیم» و شاخصهای تفسیر استا د

از اواخر قرن ۱۶ تحولی در نهضت تفسیر قرآن به وجود آمد که در واقع بازگشت به قرآن بود. از جمله کسانی که با رویکرد تفسیری قرآن به قرآن وارد عرصهٔ تفسیر شدند، علامه طباطبایی(ره) است. استاد جوادی آملی، ضمن اینکه همواره از ایشان به بزرگی و نیکی یاد میکند، شیوهٔ استاد خویش را ادامه داده و محور کار تفسیری خویش برگزیده است.

### تناسب ميان تسنيم و الميزان

رابطـهٔ میـان ایـن دو تفسـیر در چنـد شـاخه خلاصـه میشـود:

**تبیین:** به لحاظ بیان میتوان تفسیر تسنیم را تفسیر المیزان فارسی نامید، به این دلیل که به تبیین زبان علمی المیزان پرداخته است و از آن بهعنوان محوریت کار بهره میبرد. به عبارتی دیگر، ویژگی تسنیم زبان انتقال است که زبان علمی و فنی المیزان را فارسی کرده، از آنچه که حاوی تأملات تفسیری و علمی فراوان است، خواص از آن بهره میبرند.

**توسيع:** به لحاظ مقتضيات زمان حاكم بر دورهٔ تفسير الميزان، بسيارى از مباحث كه در الميزان سربسته و كلى بيان شده و شاكلهٔ آن در الميزان مطرح شده، توسط استاد توسعه يافته و برجسته شده است.

تعمیق: که همان پرداختن به قابلیتهای جدیدی است که در آیات در بستر زمان و شرایط مختلف پیدا می شود؛ هرچند ممکن است اصل آن در المیزان مطرح شده باشد (داورپناه، ۵۵\_ ۵٤).

# تفاوتهای میان دو تفسیر المیزان و تسنیم

گرچه تفسير تسنيم، هم از نظر اسلوب و هم از نظر ساختار اصلی، مشرب تفسیری «لمیزان» را یے می گیرد، لیکن تفاوت های ویـژهای در چنـد جهـت مشـاهده میشـود: مؤلفة اصلى آن اين است كه جز از منظر قـرآن بـه آیـات نگریسـته نشـود. تـار و یـود همهٔ علوم و دستمایههای مقدمی آن در نظام فکری قرآن طراحی و معماری شدہ است و تفسیری قرآنی محض عرضه شده است. استاد فرزانه مبنای حاکمیت مطلقهٔ قرآن بر قرآن و نفی هر نوع حاکمیت و ولایت علمی بر قرآن را همواره مدنظر داشته و نور بصر دانسته و با تمام اعتقاد و باور بر این اسلوب قرآنی حرکت كرده است. او اصرار ورزيدن و طرح هيچ علمي از علوم را مستقلاً در کنار وحی پسندیده ندانسته است. از این رهگذر، قالبهای فقهی، کلامی، عرفانی و حکمی آن از قلب قرآنی بهره دارند و هرگز نهتنها محدودههای تنگ این علوم وسعت درياي معارف آيات الهيي را تحديد نكرده، بلكه خود نيز از اين قلزم فسيح وسعت یافته و صبغهٔ قرآنی گرفته است.

از اواخر قرن از اواخر قرن نهضت تفسیر قرآن به وجود بازگشت به قرآن بود. از که با رویکرد تفسیری قرآن به قرآن وارد شدند، علامه طباطبایی(ره)

۲. جامعنگری قرآن در همهٔ عرصههای انسانی حقیقت بارز دیگری است که در این تفسیر به گونهای شفاف نمایانده شده است، قـرآن نهتنها قداست ارتباط عبـد با مـولا را در میدان عبادت ترسیم می کند، بلکه می خواهد تمامی روابط انسانی را عبادی کند و عبودیت محضه را بر سراسر وجود انسانی حاکم گرداند. ۳. یکی از ممیزہ ہای اصلی تفسیر تسنیم، تدویـن و نـگارش آن در زمـان تحقـق نظـام اسلامی و آزادی دین است؛ فرصتی که علامه طباطبایی (ره) در زمان تأليف تفسير قيم خود نداشته و اهل نظر نیزههای توهم و تیرهای تخيل نشان رفته به حقايق علوى معارف عرفاني أن را مشاهده مي كنند. البته به واسطه اندیشههای آسمانی امام خمینی(ره) حصارهای زمان شکستند و علوم و معارف غنی اسلامی از کنج زندان بدعت و انزوای حبس تحریف رهانیدند و فرصت بیبدیلی برای مؤلف مفسر رخ نمود و استاد گرانمایه نیز با ارائهٔ بهترین اسلوب، بدون كمترين اضطراب، معارف مخفى شدهٔ المیزان را یکی پس از دیگری تبیین کرد.

٤. طـرح مباحـث فقهـی و تفسـیر آیاتـی کـه متضمـن احـکام و حدود الهی اسـت و در تفسـیر شـریف المیـزان تعرضی بـه آن نشـده، در دهاق تسـنیم بهصورت جامع و مبسـوط پردازش شـده و دو بهـرهٔ اساسـی بـه همـراه دارد: یکی از آن دو مهـم و دیگـری اهـم است. نکتـهٔ مهـم آنکـه بـا زبـان و مشـرب تفسـیری علامه (قدس سـره) بـه این گونـه آیـات پرداختـه شـده کـه بـه حـق میتوانـد فضـای خالـی آن را پـر کنـد و نکتهٔ اهم آنکـه فقـه نـیز در خدمـت قـرآن درآید.

### شاخصههای ویژهٔ تفسیر تسنیم

۱. از نشانه های بارز دیگر این تفسیر گشودن ابواب سپهر معارف و اسرار الهی است که در قالب نکات و لطایف بدیع آورده شده است. از مهم ترین ذخایر قرآنی اشتمال آن بر بطون معانی است که طبق روایت معروف بر چهار مرحله وصف شده که البته هر یک از مراحل آن مواقف عدیدهای دارد: «کتاب الله علی اربعه اشیاء؛ علی العباره و الاشاره و اللطائف و الحقائق...» (مجلسی: ۲۰)

۲. از نکات برجستهٔ این تفسیر تبیین جایگاه هر یک از ثقل اکبر (قرآن) و ثقل اصغر (روایات) و نحوهٔ ارتباط آن دو با یکدیگر در تفسیر است؛ مسلکی که در نوع تفاسیر شیعی از این منظر به آن پرداخته نشده

است. شیوهٔ تفیسری استاد، ضمن تثبیت پایگاه اول معرفتی دینی و ثقل اکبر (قرآن) پاسخ صحیح به آن دسته از روایات است که حجیت روایات را در گرو عدم مباینت با قرآن میداند و عرضهٔ روایات به قرآن را بدین منظور توصیه میکند.

۳. از خصایص زندهٔ تفسیر دهاق تسنیم تبیین مشربهای مختلف تفسیری اعم از کلامی، حکمی، عرفانی و نظایر آن است که با برشماری نقصهای جدی برخی از آنها راه صحیح و مسلک مستقیم فکری عرضه می شود تا در سایهٔ آن برداشت مستقیم قرآنی نیز عاید شود. البته این معنا در تفسیر دهاق تسنیم تنها برای خواص اهل نظر و اوحدی اهل بصر روشن می شود.

٤. از برجستگیهای آموزندهٔ این تفسیر روش اخلاقی طرح مباحث آن است. بدون شک، از نکات مهم قرآنی، ظهور ادب و اخلاق الهی است که در کلام و گفتار او تجلی کرده و قرآن از این رهگذر مأدبه و جایگاه ادب است. از اینرو، استاد فرزانه نیز با تخلق به اخلاق قرآن اثر گرانسنگ خود، دهاق تسنیم را مظهر ادب قرآنی قرار داده و با آهنگ ادبی و نزاهتی آن در همهٔ زمینهها سخن گفته و قلم زده است.

۵. از جمله امتیازات شایستهٔ این تفسیر آن است که گرچه این کتاب محصول تراوشات اندیشهٔ بلند و افکار ناب مؤلف حکیم آن است، لیکن از این جهت که غالب مباحث آن در حوزههای درسی و در جمع وسیعی از فضلای سخت کوش حوزه بوده، از اتقان علمی ویژه برخوردار است و قابلیتهای فراوانی را در خود فراهم کرده تا بتواند پاسخگوی نظرات، شبهات و سؤالات مختلف باشد.

۲. ویژگیهای دیگر این تفسیر قویم در این مقالت مجمل نمی گنجد. تنها ذهن وقًاد و رژمن گرفتگر است که با غواصی در بحر معارف آن، مرجان جان و لولوء دل مییابد. اما بهعنوان تذکر چند مورد را یادآوری می کند:

العاد ایس امر واجعان کاو مطیطت ازرستمنک کار صنعت تدوین است:

۱. سعی شده متن کتاب، به رغم اتقان و استحکام مطلب، به زبان فارسی روان با واژگان آشنا نگاشته شود تا زمینهٔ بهرهوری بیشتر از آن فراهم آید.

۲. عبارات، معانی و مضامین آن از ثقل وزن خاصی برخوردار است.

از برجستگیهای آموزندهٔ تفسیر تسنیم روش اخلاقی طرح مباحث آن است. بدون شک، از نکات مهم قرآنی، ظهور ادب و اخلاق الهی است که در کلام و گفتار او تجلی کرده و قرآن از این رهگذر مأدبه

است